
 

 

 
 

Postanschrift:  
Postfach 20 07 51  
80007 München 

schwaben-altbayern@elkb.de 
www.schwaben-altbayern-evangelisch.de 
Instagram: @prietoperal 

Hausanschrift:  
Katharina-von-Bora-Str. 7-13  
80333 München 
Tel. +49 (0)89 5595 360 

___ 

___ 

___ 

Kirchenkreis Schwaben-Altbayern 
Regionalbischof Thomas Prieto Peral 
 

 

 

Zwischen Kriegstüchtigkeit und Pazifismus – evangelische 
Friedensethik im Stresstest 
Impuls zur Friedensdenkschrift der EKD „Welt in Unordnung – 
Gerechter Friede im Blick“ 
Augsburg, 05.02.2026 
 

Wir leben in einer Zeit, in der „Frieden“ nicht mehr als Normalfall erlebt 
wird, sondern als zerbrechliche Ausnahme. Genau in diese Nervenzone 
spricht die neue Friedensdenkschrift der Evangelische Kirche in 
Deutschland hinein: Sie hält am Leitbild des „Gerechten Friedens“ fest – 
und verschiebt zugleich das Gewicht deutlich hin zum Schutz vor Gewalt. 

Mein Titel zeigt die Spannung, die allem zugrunde liegt: „Kriegstüchtigkeit“ 
(als Ruf nach Verteidigungs- und Abschreckungsfähigkeit) auf der einen 
Seite, Pazifismus (als konsequente Gewaltverweigerung) auf der anderen. 
Dazwischen steht die Kernfrage: Ist Gewalt jemals legitim – oder immer 
Verrat am Evangelium? 

 

Die Debatte: Zwei Lager, eine Schuldfrage 

Die Debatte läuft oft wie ein vorhersehbares Theaterstück mit zwei Rollen: 

Die pazifistische Stimme sagt: Jesus hat Gewaltlosigkeit nicht als Option für 
gute Zeiten gepredigt, sondern als Weg der Nachfolge. Töten bleibt Töten. 
Waffen liefern verlängert Leid und verführt zur Logik: „Frieden durch 
Überlegenheit“. 

Die verantwortungsethische Stimme sagt: Gewaltlosigkeit ist ein hohes 
Ideal – aber wenn ein Aggressor mordet, vergewaltigt, vertreibt, dann kann 
„nicht eingreifen“ zur moralischen Mitverantwortung werden. Schutz der 
Opfer ist nicht Militarismus, sondern Nächstenliebe im Ernstfall. 

Die Denkschrift versucht, diese Spannung nicht wegzumoderieren, sondern 
auszuhalten: Sie würdigt pazifistische Gewissensentscheidungen, erklärt 
aber einen absoluten Gewaltverzicht als allgemeine politische Theorie für 
ethisch nicht begründbar und rückt staatliche Schutzpflichten in den 
Vordergrund. 

 

mailto:schwaben-altbayern@elkb.de
http://www.schwaben-altbayern-evangelisch.de/


Seite 2 von 4 

 

Dass das heftige Reaktionen auslöst („Abschied vom Pazifismus“ vs. 
„endlich realistisch“), ist kein Unfall, sondern der Preis von Ehrlichkeit. 

 

Was die Denkschrift neu akzentuiert – und wie sie Gewalt begrenzt 

Die Denkschrift entfaltet den „Gerechten Frieden“ in vier Dimensionen: 
Schutz vor Gewalt, Freiheit, Abbau von Ungleichheiten, friedensfördernder 
Umgang mit Pluralität. Neu ist: „Schutz vor Gewalt“ wird als grundlegendes 
Gut priorisiert. 

Die Denkschrift bleibt beim Primat der Gewaltfreiheit, aber sie sagt: Gewalt-
verzicht ist nicht in jeder Lage zwingend. Deshalb arbeitet sie mit der Figur 
„rechtserhaltender Gewalt“: Gewalt kann nur dann ethisch überhaupt in 
Betracht kommen, wenn sie dem Recht dient, streng begrenzt ist und 
ultima ratio bleibt – verhältnismäßig, auf Schutz gerichtet, rechtlich 
gebunden, demokratisch legitimiert. 

Wichtig: Sie übernimmt Kriterien aus der Tradition des „gerechten Krieges“, 
weist aber die Idee eines „bellum iustum“ ausdrücklich zurück: Nicht 
„gerechter Krieg“, sondern höchstens rechtserhaltende Gewalt im Dienst 
einer Friedensordnung ist legitim. 

Die Denkschrift warnt davor, „Verhandlungen“ als moralischen Shortcut zu 
benutzen: Verhandlungen sind nur dann friedensethisch vertretbar, wenn 
sie im Rahmen des Rechts liegen und nicht bloß Gewaltgewinne absichern. 

Sie betont Gewissen und Verantwortung bis hinein in den Soldatenberuf – 
und sagt ausdrücklich: Militärseelsorge sei nicht dazu da, militärische 
Gewalt „stellvertretend zu legitimieren“, sondern Gewissensverantwortung 
zu stärken. 

 

Biblische Linien 

Biblisch wirst du die Gewaltfrage nie in eine glatte Formel pressen können. 
Die Schrift ist realistischer als unsere Lagerkämpfe. 

Jesu Weg: Bergpredigt (Mt 5) – Feindesliebe, Friedensstifter, Verzicht auf 
Vergeltung. Und in der Passion: Jesus stoppt die Gewaltspirale („Steck dein 
Schwert weg“; die Heilung am Ohr – die Anti-Logik der Vergeltung). Das ist 
nicht naiv, das ist radikal: Gottes Reich kommt nicht durch Zwang. 

Paulus’ Doppelperspektive: Römer 12 ruft zur Gewaltvermeidung und zur 
Überwindung des Bösen durch das Gute. Römer 13 sieht zugleich staatliche 
Ordnungsmacht („Schwert“) als Dienst, der Gewalt eindämmen soll. Das ist 



Seite 3 von 4 

 

keine heilige Weihe des Staates – eher die nüchterne Einsicht: In einer 
unerlösten Welt braucht es Begrenzungen der Gewalt. 

Prophetenvision: Jesaja 2 / Micha 4 – Schwerter zu Pflugscharen. Das ist 
nicht Vertröstung, sondern eine politische Imagination: Es braucht starke 
Visionen von Frieden, die die vermeintlich alternativlose Logik der Welt 
durchbricht und durchscheinen lässt, wie Gottes Wirklichkeit aussieht. Wer 
Kirche ist, darf diese Zukunft nicht vergessen, sonst wird „Sicherheit“ zur 
Ersatzreligion. 

Die Denkschrift ist an diesem Punkt durchaus lutherisch-realistisch: 
Evangelium und Gesetz, Hoffnung und Sünde, Friedensideal und die Pflicht, 
Gewalt zu begrenzen. 

Aber genau hier beginnt auch meine kritische Nachfrage. 

 

Prophetische Perspektive und kritische Auseinandersetzung mit der 
Denkschrift 

Prophetisch heißt nicht: „laut sein“. Prophetisch heißt: die Götzen ent-
larven. Der heutige Götze ist oft nicht „der Krieg“, sondern die Vorstellung, 
Gewalt könne zuverlässig erlösen: „Wenn wir nur stark genug sind, wird’s 
gut.“ 

Meine Kritik an der Denkschrift ist daher nicht, dass sie Schutzpflichten 
ernst nimmt – das muss sie. Meine Kritik ist: Die Sicherheitslogik frisst 
schnell die Friedenslogik. Die Denkschrift warnt zwar selbst davor, Sicher-
heit als Vorwand für Freiheitsabbau zu missbrauchen. Aber praktisch 
braucht es mehr als Warnhinweise: Es braucht kirchliche Gegenmacht 
gegen die Verzauberung durch Abschreckung, Aufrüstung, „Sachzwang“-
Rhetorik. 

 

Was können Kirchen konkret tun, damit die Gesellschaft friedensfähig 
bleibt? 

Sprache entgiften und Wahrheit sagen: Keine Romantisierung von Gewalt, 
keine Dämonisierung von Verhandeln, keine moralische Erpressung („Wer 
nicht liefert, ist schuld“ / „Wer liefert, ist Kriegstreiber“). Kirche sollte die 
Fähigkeit trainieren, Tragik auszuhalten: Manchmal gibt es nur schuldhafte 
Optionen. Genau das nennt die Denkschrift „Schuldverstrickung“ – diesen 
Begriff würde ich kirchlich nicht verstecken, sondern liturgisch ernst 
machen: Klage, Fürbitte, Buße. 

 



Seite 4 von 4 

 

Frieden lernen – als Kompetenz, nicht als Gefühl: Mediation, Konflikttrans-
formation, Trainings zivilen Widerstands, Versöhnungsarbeit, Trauma-
Seelsorge. Friedensfähigkeit entsteht nicht durch Appelle, sondern durch 
Übung. 

Vorrang ziviler Friedensarbeit institutionell durchsetzen: Nicht nur „auch 
zivile Mittel“, sondern: messbar, finanziert, politisch eingefordert. Sonst 
bleibt das ein frommer Nebensatz. Die Denkschrift betont zwar ein breites 
Sicherheitsverständnis jenseits des Militärischen – das muss Kirche ständig 
gegen den Strom konkretisieren. 

Gewissen schützen – in beide Richtungen: Begleitung von Soldatinnen und 
Soldaten, aber genauso Schutz und Wertschätzung von Kriegsdienstver-
weigerung und pazifistischen Gewissensentscheidungen. Wenn Kirche hier 
parteiisch wird, verliert sie ihre moralische Tiefenschärfe. Die Denkschrift 
setzt stark auf Gewissensverantwortung – das ist ein Auftrag an kirchliche 
Bildung und Seelsorge. 

Nukleare Nüchternheit: Wo Atomlogik als „notwendig“ normalisiert wird, 
braucht es kirchliche Störung. Die Denkschrift spricht die nukleare Teilhabe 
und die neue Debatte über europäische Nuklearoptionen an – das ist der 
Punkt, an dem Kirche nicht nur abwägen, sondern öffentlich die Unge-
heuerlichkeit dieser Drohkulisse im Namen der Bewahrung des Lebens 
benennen sollte. 

Gerechtigkeit, Klima, soziale Kohäsion als Friedenspolitik: Wenn Vertei-
digungsausgaben soziale Spaltung verstärken, untergräbt das Frieden 
innenpolitisch. Die Denkschrift sieht diese Spannung und fordert 
Güterabwägungen – Kirche muss hier unbequem bleiben: Sicherheit darf 
nicht gegen soziale Gerechtigkeit ausgespielt werden. 

Prophetisch zugespitzt: Die Kirche sollte eine Gesellschaft nicht 
„kriegstüchtig“ machen, sondern widerstandsfähig gegen Gewaltlogik – 
also friedenstüchtig im starken Sinn: rechtlich, sozial, geistlich, 
demokratisch. 

 

Schluss 

Zwischen Kriegstüchtigkeit und Pazifismus liegt kein bequemer Mittelweg, 
sondern ein Feld harter Entscheidungen. Die Denkschrift liefert dafür 
Kriterien und mahnt zur Gewissensbildung – gut so. 

Aber die Kirche darf dabei nie vergessen, wovon sie lebt: von dem Frieden, 
den sie nicht macht, sondern empfängt – und den sie gerade deshalb 
öffentlich bezeugen muss, auch wenn die Welt „in Unordnung“ bleibt. 


	Zwischen Kriegstüchtigkeit und Pazifismus – evangelische Friedensethik im Stresstest
	Impuls zur Friedensdenkschrift der EKD „Welt in Unordnung – Gerechter Friede im Blick“ Augsburg, 05.02.2026

